
El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

EL DERECHO DE LA LIBERACIÓN: HACIA UNA 

JUSTICIA ENCARNADA EN LA HISTORIA 

THE LAW OF LIBERATION: TOWARDS A JUSTICE EMBODIED 

IN HISTORY 

José Ramón Mejía Bobadilla* 

RESUMEN: El presente trabajo propone las 

bases del derecho de la liberación, una 

perspectiva jurídica inspirada en la teología 

de la liberación y en el pensamiento de 

Ignacio Ellacuría. Ambos campos comparten 

una finalidad común: hacer de la justicia una 

realidad histórica y no una abstracción. Así 

como la teología de la liberación recuperó su 

sentido original, el derecho de la liberación 

busca reorientar el orden jurídico hacia su 

raíz ética: la dignidad humana. 

Ellacuría fundamenta su pensamiento en la 

realidad histórica, entendida como una 

construcción dinámica, transformada por la 

acción humana. Reconocer esta realidad 

supone identificar las estructuras de 

injusticia que generan exclusión y 

desigualdad, las cuales, en el ámbito jurídico, 

se expresan como delitos estructurales. 

Frente a ello, la opción preferencial por los 

pobres se configura como principio ético y 

jurídico esencial para discernir el bien común, 

 
* Universidad José Simeón Cañas, El Salvador, y Colegio de Estudios Jurídicos de México. 
Contacto: mejiabobadillajoseramon@gmail.com. 

 

 

 

 

 

Fecha de recepción: 

15 de octubre de 2025. 

 

Fecha de aceptación: 

27 de octubre de 2025. 

182



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

historizar los derechos humanos y orientar la justicia desde las víctimas. 

El derecho, desde esta perspectiva, se concibe como una praxis 

liberadora al servicio de una sociedad más justa y solidaria. El derecho 

de la liberación, entonces, no se limita únicamente a interpretar la 

norma, sino que busca transformar las estructuras que impiden la 

realización efectiva de la justicia y de la dignidad humana. 

PALABRAS CLAVE: Derecho de la liberación, Ignacio Ellacuría, realidad 

histórica, delitos estructurales, opción preferencial por los pobres, 

dignidad humana, praxis liberadora. 

ABSTRACT: This paper sets out the foundations of the Law of Liberation, a 

legal perspective inspired by Liberation Theology and the thought of 

Ignacio Ellacuría. Both fields share a common purpose: to make justice a 

historical reality rather than an abstraction. Just as Liberation Theology 

recovered its original meaning, the Law of Liberation seeks to reorient the 

legal order toward its ethical root: human dignity. 

Ellacuría grounds his philosophy in historical reality, understood as a 

dynamic construction transformed by human action. Recognizing this 

reality requires identifying the structures of injustice that produce 

exclusion and inequality, which in the legal field are expressed as structural 

crimes. In the face of this, the preferential option for the poor emerges as 

an essential ethical and legal principle for discerning the common good, 

historicizing human rights, and orienting justice from the standpoint of the 

victims. 

From this perspective, law is conceived a liberating praxis at the service of 

a more just and compassionate society. The Law of Liberation thus 

transcends normative interpretation, rather it seeks to transform the 

structires that hinder the effective realization of justice and human dignity. 

KEYWORDS: Law of liberation, Ignacio Ellacuría, historical reality, 

structural crimes, preferential option for the poor, human dignity, 

liberating praxis. 

183



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

SUMARIO: I. LA REALIDAD HISTÓRICA; II PECADO ESTRUCTURAL Y 

DELITOS ESTRUCTURALES; III HACERSE CARGO, CARGAR Y 

ENCARGARSE DE LA REALIDAD; IV OPCIÓN PREFERENCIAL POR LOS 

POBRES; V CONCLUSIÓN. BIBLIOGRAFÍA.  

I. LA REALIDAD HISTÓRICA 

La noción de realidad histórica constituye una categoría central en el 

pensamiento de Ellacuría. Se refiere a la totalidad dinámica de la 

existencia humana —material, social y espiritual—, entendida no como 

un conjunto de hechos aislados, sino como el proceso en el que las 

personas transforman su entorno y son transformadas por él. Ellacuría, 

más que teólogo, fue filósofo y, gracias a su pensamiento, realizó grandes 

aportaciones a diferentes disciplinas, entre ellas la teología. El núcleo de 

la propuesta de Ellacuría se encuentra en su metafísica, de manera 

concreta, en lo que llamó “la realidad histórica”. La realidad histórica —

menciona la filósofa Marcela Brito— es la totalidad de la realidad en 

unidad; en sí misma implica la materia, el espacio, el tiempo, la especie 

humana, la sociedad y la persona.1 La realidad histórica es el fundamento 

del pensamiento de Ellacuría y consiste en la íntima relación entre el ser 

humano, el Sitz im Leben2 que le rodea y la investigación que se realiza 

para transformar la realidad. Va más allá de ser un conjunto de hechos 

aislados; es un proceso dinámico que está en constante transformación, 

impulsado por la acción humana, pero también condicionado por 

estructuras de poder injustas y opresoras.  

Ellacuría enfatiza que la historia no es un fenómeno neutro, sino que está 

atravesada por luchas sociales, desigualdades y tensiones entre los 

grupos dominantes y las clases oprimidas. Su pensamiento filosófico se 

configuró a través de tres grandes influencias: Zubiri, Marx y Hegel. A 

Ellacuría le interesaba particularmente la concepción de la realidad 

 
1 Marcela Brito, Ignacio Ellacuría: Fraternidad y solidaridad, (Barcelona: Herder, 2022) 
32. 
2 El término sitz im Leben proviene del alemán y literalmente significa “lugar en la vida” 
o “contexto de la vida”. 

184



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

como unidad total, procesual y dinámica. La categoría de “realidad 

histórica”, desarrollada por Ellacuría, fue un intento por superar de 

manera positiva estas tres concepciones sin anular las contribuciones de 

cada una respecto a lo absoluto, lo práctico y lo real en la comprensión 

de la realidad. No obstante, asumió todos estos aportes en la historia, 

considerándola el espacio donde lo real alcanza su máximo despliegue. 

En la obra de Marx, Hegel y Zubiri, Ellacuría reconoce un esfuerzo por 

descubrir lo último de la realidad, partiendo de la idea de la unitariedad 

de lo real.3 Para él, esta es la realidad histórica. Encontrar este último 

nivel de la realidad es fundamental para el derecho, ya que constituye el 

punto de partida para replantearlo en función de esa realidad última, que 

demanda justicia. Desde una perspectiva jurídica, esta categoría invita a 

comprender que las leyes no operan en el vacío, sino que lo hacen dentro 

de una realidad social e histórica marcada por tensiones y desigualdades. 

Por ello, el derecho debe asumir la historia como su punto de partida 

ético y material, y no como un simple contexto externo. 

Comprender lo último de la realidad implica identificar el espacio donde 

se define la liberación o la opresión de los seres humanos. Por ello, es 

esencial comprender el Sitz im Leben, pues en él se encuentran las raíces 

históricas de la justicia y el motor que impulsa la transformación social.  

La realidad histórica, como se ha establecido, es el camino que Ellacuría 

toma a partir de Zubiri y, a través de ella, amplía las posibilidades de 

liberación de la humanidad.4 Ellacuría invita a comprender la historia 

desde una perspectiva crítica, reconociendo las estructuras de poder que 

han potenciado la desigualdad, la exclusión social y la injusticia.  

Por ejemplo, en el caso de México, un nuevo derecho mexicano debería 

tener en cuenta las injusticias históricas que han afectado a los pueblos 

indígenas, las mujeres y el sector más vulnerable. Solo al reconocer estas 

 
3 Marcela Brito, La realidad histórica desde las posibilidades: Una nueva lectura para la 
Filosofía de la Realidad Histórica de Ignacio Ellacuría (tesis doctoral), (Universidad de 
Valparaíso, 2019) 39. 
4 Marcela Brito, La realidad histórica…, 12. 

185



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

realidades de desigualdad, se podrá ampliar el marco legal para que 

aborde de manera eficaz las causas profundas de la inequidad y la 

búsqueda de transformación social. La realidad histórica permite al 

derecho identificar los asuntos que debe atender, con el objetivo de 

promover una sociedad más humana, lo cual solo es posible a través de 

la justicia. Es fundamental que el derecho sea accesible para todos y no 

únicamente para quienes cuentan con los recursos económicos para 

llevar a cabo los procesos legales.  

La realidad histórica es el espacio donde se desarrollan los 

acontecimientos humanos, pero también es el ámbito en el que las 

estructuras sociales, económicas y políticas se transforman. Su carácter 

liberador radica en su capacidad para generar cambios que permitan una 

mayor justicia y, por ende, una mayor humanidad. La liberación es un 

proceso continuo dentro de la realidad histórica. No obstante, para que 

dicho proceso ocurra, es indispensable un dinamismo que actúe como 

fuerza posibilitadora. Este dinamismo, aparte de impulsar el cambio, 

también garantiza que la liberación no sea una abstracción, sino una 

realidad que repercuta en la vida de las personas. 

Así, el objeto de la filosofía no es ni la historia ni la realidad como 

conceptos separados, sino la “realidad histórica”.5 Esta categoría ayudará 

a las ciencias jurídicas a vislumbrar la justicia, más que como un 

procedimiento legal, como una transformación social que restaure la 

dignidad humana. El derecho de la liberación se encargará de analizar 

constantemente la sociedad con el objetivo de resolver las tensiones y 

conflictos estructurales que la atraviesan, como la desigualdad 

económica, la discriminación y la falta de acceso a la justicia.  

A partir de ello, puede comprenderse el esfuerzo ellacuriano por sentar 

las bases metafísicas de un nuevo horizonte de totalidad que dé cuenta 

de la praxis humana transformadora. La realidad histórica supone 

 
5 Marcela Brito, La realidad histórica…, 3-15. 

186



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

necesariamente asumir el lugar práctico humano que es la historia, y su 

asunción comprende todos los ámbitos de la realidad humana.6 

Desde esta perspectiva, la metafísica contribuye a comprender y asumir 

una postura frente al ser, la cual es más que una simple forma de 

interpretar la vida, pues constituye una manera de actuar en la realidad 

en la que se encuentra la persona. Alcanzar lo más profundo de la 

realidad histórica permitirá descubrir claves fundamentales para la 

construcción de un derecho más justo. Esto cobra especial importancia 

si se considera que, en muchas ocasiones, las leyes, reglas y normas son 

redactadas e interpretadas de manera que perpetúan la injusticia.  

El objetivo de la metafísica planteada por Ellacuría fue comprender la 

forma más concreta y abarcadora de lo real. Desde esta perspectiva, la 

categoría de «realidad histórica» asume los dinamismos propios de la 

realidad en su despliegue, a través de la apropiación optativa de 

posibilidades. Su propósito es la absolutización de lo real, concretada en 

la persona humana.7 Esta nueva concepción de la metafísica ofrece una 

manera distinta de leer la realidad en relación con el movimiento y la 

evolución que las estructuras experimentan a lo largo del tiempo. Esta 

nueva interpretación de la realidad, a su vez, implica la búsqueda de 

soluciones innovadoras a los problemas que enfrenta la sociedad.  

Los temas que Ellacuría analizó fueron abordados desde una perspectiva 

liberadora. Si las categorías de «praxis», «liberación», «política» o 

«derecho» aparecen en los trabajos filosóficos, políticos e incluso 

teológicos de Ellacuría, no indican que su obra se oriente a estas como 

eje; cada una de ellas no es sino momento o concreción operativa del 

carácter procesual y novedoso que posee la «realidad histórica».8 El 

derecho no es «la realidad histórica», como no lo es la filosofía o la 

teología, sin embargo, todas las ciencias participan y aportan elementos 

para lograr un análisis más cercano y certero de «la realidad histórica». 

 
6 Marcela Brito, La realidad histórica…, 77-78 
7 Marcela Brito, La realidad histórica…, 79-80. 
8 Marcela Brito, La realidad histórica…, 82. 

187



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

Dentro de los procesos que conforman esta realidad, los cuales están en 

constante cambio y transformación, es tarea del derecho observar y 

analizar cuál es la manera más efectiva de atender y erradicar las 

injusticias. 

La nueva filosofía que Ellacuría construyó no solamente busca alcanzar 

un objeto cuya índole sea más real y abierta a lo trascendente desde lo 

intramundano; además, esta búsqueda obedece a una necesidad práxica 

que viene dada por situaciones en un contexto de tercer mundo.9 Esta 

necesidad se ubica en el Sitz im Leben empobrecido a causa de la 

injusticia estructural. 

Desde esta perspectiva, la teología de la liberación sostiene que el 

pensamiento y la reflexión constituyen un segundo paso dentro de un 

proceso que tiene su punto de partida en la realidad misma. Esta realidad 

no es un objeto de análisis separado; en este sentido, la reflexión no surge 

en el vacío ni se desarrolla de manera aislada, sino que se nutre de las 

condiciones sociales, económicas y políticas que afectan a los más 

vulnerables. Solo desde la comprensión profunda de estas circunstancias 

es posible generar un pensamiento crítico que orienta la acción hacia la 

transformación estructural de la sociedad. 

Los aportes de Hegel, Marx y Zubiri se incorporan de forma crítica y 

enriquecida para dar cuenta de la realidad en sus dimensiones absoluta, 

material y abierta, con miras a un enfrentamiento directo y a una 

transformación efectiva de la misma.10 Para profundizar en el sentido 

filosófico y metodológico de esta categoría, Ellacuría formula una serie 

de tesis que explican cómo la realidad histórica articula lo material, lo 

social y lo espiritual en un mismo proceso de liberación. Según Ellacuría, 

la «realidad histórica», como objeto de la filosofía, se sustenta en cinco 

tesis fundamentales, las cuales se desarrollan a lo largo de los capítulos 

de su Filosofía de la realidad histórica:  

 
9 Marcela Brito, La realidad histórica…, 85. 
10 Marcela Brito, La realidad histórica…, 88. 

188



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

1. La unidad de la realidad: toda realidad intramundana constituye una 

unidad física, compleja y diferenciada, de modo que ni la unidad anula las 

diferencias ni las diferencias anulan la unidad. 

2. El carácter dinámico de la realidad: la realidad intramundana es 

intrínsecamente dinámica, de modo que la pregunta por el origen del 

movimiento es, o bien, una falsa pregunta o, al menos, una pregunta 

secundaria. 

3. El carácter no universalmente dialéctico: la realidad, siendo en sí 

misma sistemática, estructural y unitaria, no es necesariamente 

dialéctica o, al menos, no es unívocamente dialéctica.  

4. El carácter procesual y ascendente de la realidad: la realidad no 

solo forma una totalidad dinámica, estructural y, en algún modo, 

dialéctica, sino que también es un proceso de realización, en el cual se 

van dando, cada vez, formas más altas de realidad.  

5. La realidad histórica como objeto de la filosofía: la «realidad 

histórica» es el objeto último de la filosofía, entendida como metafísica 

intramundana, por su carácter englobante y totalizador, además de 

constituir una manifestación suprema de la realidad.11 

La tesis de que la realidad histórica es una unidad compleja es una de las 

visiones más ricas de Ellacuría. Aunque la realidad es diversa y 

heterogénea, forma parte de una unidad. En ocasiones, pareciera que la 

diferencia distancia a las personas; sin embargo, es precisamente la 

diversidad la que enriquece y fortalece la unidad social. Por ejemplo, 

México es un país pluricultural, pluriétnico e intercultural, ya que cuenta 

con una amplia población indígena, diversos grupos étnicos y más de 300 

variantes lingüísticas, además de una gran riqueza en tradiciones y 

costumbres. 

Con este ejemplo queda claro que la realidad histórica es una unidad, una 

unidad que se encuentra constituida por piezas muy diferentes, y la 

 
11 Marcela Brito, La realidad histórica…, 90. 

189



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

diferencia de esas piezas es lo que hace posible que exista la unidad. 

Dentro de todas las piezas que forman el constructo nacional hay algunas 

que resultan claves para modificar la sociedad, como la política, el 

derecho, la religión, el arte y la cultura. 

La segunda tesis sostiene que la realidad histórica es dinámica, es decir, 

está en constante cambio y transformación. Desde esta perspectiva 

aplicada al derecho, se argumenta que este va más allá de un simple 

conjunto de normas y debe considerarse un sistema complejo, 

compuesto por diversos elementos. Durante su rectorado en la 

Universidad José Simeón Cañas, Ellacuría se esforzó por hacer de la 

universidad un espacio multidisciplinario, donde los estudiantes 

adquirieran un conocimiento integral. Asimismo, fomentó el 

pensamiento crítico con el propósito de que la universidad fuera más que 

un centro de estudios y se convirtiera también en un motor de cambio 

social. 

Si, para Ellacuría, la realidad histórica es dinámica, el derecho, al estar 

intrínsecamente vinculado a ella, también debe serlo. Por esta razón, el 

derecho está obligado a realizar un análisis constante de la realidad para 

responder de manera adecuada a sus necesidades. Si la realidad histórica 

está en permanente construcción, el derecho debe evolucionar sobre una 

base sólida, garantizando que los cambios sean sustantiva y 

cualitativamente positivos. 

La tercera tesis está estrechamente relacionada con el argumento 

anterior. Si bien se ha señalado que la realidad histórica es dinámica, esto 

no implica necesariamente que sea dialéctica. Más que una simple 

oposición entre tesis y antítesis que culmina en la síntesis, la realidad se 

configura como una estructura en constante autotransformación, pero 

de manera impredecible y no siempre bajo una lógica dual. En algunas 

circunstancias, la realidad puede manifestarse a través de un proceso 

dialéctico, pero en muchas otras sigue un curso inesperado. Según 

Ellacuría, al concebir la realidad como una estructura, cualquier 

modificación en una de sus partes altera inevitablemente el conjunto. 

190



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

Ante esta naturaleza cambiante, el derecho debe mantenerse en 

constante adaptación. 

La cuarta tesis propone que la realidad es un proceso y se encuentra 

formada por una serie de procesos históricos. Sería un error pretender 

interpretar las acciones sociales sin conocer antes su Sitz im Leben 

sociohistórico. El teólogo Xavier Alegre sostiene que “todo texto fuera de 

su contexto es como un pretexto”;12 es decir, es necesario conocer bien 

el contexto de una realidad para saber interpretar las acciones y para 

tomar buenas decisiones. 

Ello remite a una de las insistencias centrales de Ellacuría: saber leer los 

signos de los tiempos, puesto que solo así es posible comprender los 

cambios sociales, políticos y económicos que afectan a la realidad 

jurídica. Un derecho que no atiende estos signos corre el riesgo de 

volverse obsoleto, incapaz de responder a las necesidades y demandas 

de la sociedad, porque solo a través de esta lectura es posible identificar 

las injusticias y desigualdades del presente. Los juristas y legisladores, al 

entender estos signos, pueden formular leyes más justas, adaptadas a las 

problemáticas reales y orientadas a la construcción de una sociedad más 

equitativa. Al hacerlo, se puede crear un sistema jurídico que no solo sea 

técnico y formal, sino también justo y humano, alineado con las 

aspiraciones y derechos de todos los sectores de la sociedad. Esto incluye 

la promoción de un derecho que busque la equidad y la dignidad humana, 

fomentando así un cambio social positivo, principalmente para los más 

desfavorecidos. 

La última tesis sostiene que la realidad histórica debe ser el objeto de la 

filosofía y desde esta postura se invita a una reflexión profunda sobre la 

naturaleza de la metafísica y su relación con el mundo. Por ello, la historia 

no es un conjunto de hechos aislados, sino un proceso dinámico que da 

sentido a la existencia humana. En definitiva, «la realidad histórica» se 

convierte en el trasfondo sobre el cual se articulan las ideas, permitiendo 

 
12 Frase que mencionaba Xavier Alegre (teólogo jesuita) en sus clases en repetidas 
ocasiones.  

191



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

un diálogo entre el pasado y el presente, entre la teoría y la praxis. Desde 

la perspectiva del derecho, se observa que los principios legales, las 

reglas y las leyes no son estáticas, pues las estructuras sociales, políticas 

y legales están interconectadas con la realidad histórica y todas ellas se 

modifican y transforman recíprocamente. 

En síntesis, estos cinco puntos articulan los momentos que constituyen a 

la «realidad histórica» como unidad total, dinámica y procesual de la 

realidad, en la que su acontecer absoluto no es cerrado, sino que 

permanece abierto a continuar dándose, desde la persona, en el seno de 

una sociedad histórica, geográfica y económica; en suma, históricamente 

situada.13 Es importante conocer y analizar la realidad, porque solo quien 

la comprende puede visualizar con claridad las problemáticas sociales, 

ser consciente de las injusticias e indignarse de ellas. Comprender la 

realidad significa también reconocer el deber de intervenir en ella para 

corregir las desigualdades que vulneran la dignidad humana. Sin 

embargo, el conocimiento por sí solo no basta, porque comprender la 

realidad conduce inevitablemente a actuar. De tal manera que leer los 

signos de los tiempos no debe ser exclusivamente un ejercicio teórico, 

sino que debe constituir un compromiso ético que exige responder 

activamente a las desigualdades y construir un derecho que realmente 

contribuya a la dignidad humana. 

El derecho está llamado a hacer efectiva la justicia en la sociedad y a 

atender todas aquellas situaciones donde la justicia no alcanza de 

manera efectiva a las personas. Esta manera de ver la realidad permite 

vislumbrar nuevas formas de afrontar las dificultades y problemas de 

nuestro entorno. 

La realidad histórica es parte del proceso de liberación, puesto que da 

concreción a la opresión y la injusticia; es decir, la realidad histórica 

manifiesta de manera tangible las estructuras de opresión, desigualdad 

y marginación. Solo enfrentando estas realidades concretas es posible 

plantear soluciones efectivas. A ello se suma que los seres humanos no 

 
13 Marcela Brito, La realidad histórica…,90. 

192



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

son meros espectadores de la historia, sino actores con capacidad de 

transformar la realidad. La conciencia crítica y la praxis liberadora 

permiten a las personas intervenir en los procesos históricos para 

cambiarlos. 

Ellacuría habló de una filosofía de la liberación, y de una teología de la 

liberación; sin embargo, llegar a la realidad más alta es el punto de 

partida para iniciar un proceso de liberación integral —religiosa, social, 

teológica y jurídica—. Encontrar este proceso de liberación es, a su vez, 

el comienzo de un nuevo lugar metafísico en el que se construye el orden 

trascendental de la historia, donde la realidad no solo se manifiesta, sino 

que se hace manifestándose y se manifiesta haciéndose.14  

La realidad histórica constituye una expresión profunda y compleja de 

una sociedad, en la que se reflejan sus estructuras políticas, económicas 

y culturales, así como las experiencias, resistencias y aspiraciones de esa 

sociedad. Al tener un conocimiento auténtico de la realidad, se genera la 

posibilidad de comprender las causas y consecuencias de las 

desigualdades e injusticias, así como de identificar las oportunidades 

para su transformación. 

En este contexto, la realidad histórica actúa como un llamado para que el 

derecho no permanezca ajeno a las circunstancias concretas de cada 

sociedad. Le exige asumir una función dinámica y comprometida, que 

trascienda la aplicación mecánica de las normas y busque una 

interpretación contextualizada. Esto implica reconocer que no existen 

vacíos en las leyes y que estas son el resultado de una realidad social 

determinada, moldeada por las luchas y reivindicaciones de diversos 

sectores a lo largo del tiempo. Por ende, interpretar y aplicar las leyes a 

la luz de la realidad histórica supone atender las particularidades 

sociales, económicas y culturales de cada sociedad. Solo a partir de este 

enfoque es posible que el derecho cumpla su verdadera finalidad: ser una 

herramienta para la construcción de una sociedad más justa, equitativa 

y respetuosa de la dignidad humana. Así, la realidad histórica no es 

 
14 Marcela Brito, La realidad histórica…, 179. 

193



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

únicamente una categoría filosófica, sino también, un horizonte 

metodológico para el derecho contemporáneo, que busca reconocer la 

historia como espacio de transformación y de justicia concreta. 

II. PECADO ESTRUCTURAL Y DELITOS ESTRUCTURALES 

Como teólogo y filósofo, Ellacuría se plantea las preguntas: ¿hay 

diferencia entre los hechos históricos y la historia de salvación?,15 ¿qué 

tiene que ver el esfuerzo humano por una liberación histórica, e incluso 

sociopolítica, con la instauración del reino de Dios que predicó Jesús?, 

¿qué tienen que ver el anuncio del reino de Dios y su realización con la 

liberación histórica de las mayorías oprimidas?16  

Estas preguntas surgen dentro de la teología de la liberación, corriente 

teológica que entiende la fe cristiana no como mera creencia individual, 

sino como compromiso histórico frente a la injusticia. En este marco, 

Ellacuría analiza la relación entre la salvación espiritual y la liberación 

social, mostrando que ambas se realizan en la misma historia humana. 

Uno de los aspectos que más intriga a Ellacuría es la situación de que 

muchas personas católicas asisten a misa, e incluso rezan el rosario, pero 

en ocasiones se encuentran, en realidad, entre las personas más lejanas 

de Dios, porque no hay una correspondencia entre lo que creen y lo que 

hacen; es decir, su fe no corresponde con su praxis. 

Sin embargo, hay momentos en los que las personas, aunque no asistan 

a misa, no se identifican como católicas o incluso no creen en Dios, pero 

actúan con una profunda humanidad que se manifiesta en su disposición 

a ayudar a quienes las rodean, como si tuvieran una fe viva reflejada en 

sus acciones. Esta observación realizada por Ellacuría da pie a considerar 

que hay incoherencia en la fe de muchas personas. Esta realidad no 

 
15 La llamada “historia de la salvación” alude al proceso por el cual la humanidad alcanza 
su plenitud ética y espiritual en la medida en que transforma las condiciones de 
opresión. Ellacuría la concibe inseparable de la historia concreta; no hay redención sin 
justicia. 
16 Jon Sobrino, Conceptos fundamentales de la teología de la liberación, (Valladolid: 
Editorial Trotta, 1990) 326. 

194



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

resulta ajena al derecho, porque hay ocasiones en que las personas son 

encargadas de aplicar la justicia, la paz y la humanidad y, no obstante, se 

corrompen a cambio de dinero, favores o intereses, y venden la justicia, 

provocando estructuras injustas.  

Ante la pregunta por los hechos históricos y la historia de la salvación, el 

filósofo sostiene que no hay dos historias, sino una unidad sin separación 

y sin confusión. Es la misma la historia de Dios que la historia de los seres 

humanos, la historia sagrada que la historia profana. Más bien, lo que se 

da es una sola realidad histórica en la cual interviene Dios y en la cual 

interviene el ser humano, de modo que no se da la intervención de Dios 

sin que en ella se haga presente, de una u otra forma, el ser humano, y no 

se da la intervención del ser humano sin que en ella se haga presente, de 

algún modo, Dios.17  

Desde una perspectiva de la materia de trinidad, hay una palabra clave: 

perijóresis18 que se refiere a esa unidad sin confusión y sin división. 

Desde la perspectiva del derecho, queda claro que existe una unidad 

entre lo que acontece en la práctica y la teoría del derecho. El derecho 

tiene que estar en constante actualización de lo que ocurre en la realidad, 

tomando en cuenta que cada ser humano que forma parte de la sociedad 

es distinto; sin embargo, como existe una unidad, sin confusión y sin 

división, resulta claro que lo que ocurre con algún miembro de la 

sociedad afecta a toda la comunidad.  

Hay acciones que destruyen la vida —lo que la teología denomina el reino 

del pecado— y hay acciones que dan sentido y plenitud a la existencia, 

reflejando lo que se conoce como el reino de Dios. La historia es una sola, 

pero en ella confluyen dos dimensiones: la historia concreta, que es 

construida por los seres humanos mediante sus actos, y la historia 

salvífica, que es la interpretación teológica del proceso histórico como un 

camino en el que Dios actúa para conducir a la humanidad hacia la 

 
17 Jon Sobrino, Conceptos fundamentales…, 327.  
18 La perijóresis significa la unión de Dios Padre, el Hijo y el Espíritu Santo sin confusión 
y sin división.  

195



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

salvación. Esta historia salvífica no es ajena a la realidad, se despliega en 

medio de los acontecimientos humanos, orientados hacia la plenitud y la 

liberación. 

Hasta ahora, se ha afirmado que se trata de una única historia; sin 

embargo, dentro de ella se manifiestan elementos que reflejan la 

presencia de Dios y otros que la ocultan. Aquellos que la ocultan son 

llamados “pecado”. El concepto de “pecado estructural” fue desarrollado 

por autores como Gustavo Gutiérrez y adoptado por Ellacuría para 

designar aquellas formas colectivas de injusticia que trascienden las 

responsabilidades individuales. Estas estructuras impiden la realización 

plena de la dignidad humana y, por tanto, constituyen una forma de 

opresión institucionalizada. 

Desde la teología de la liberación, se habla de estructuras de pecado, es 

decir, sistemas o realidades sociales que generan muerte, injusticia y 

alejamiento de Dios. Estas estructuras representan un desafío urgente, 

por lo que deben ser transformadas en estructuras de gracia, espacios 

donde se manifieste la presencia de Dios.19 En el ámbito del derecho 

puede ocurrir algo similar.  

El derecho puede reproducir estructuras injustas que distorsionan o 

niegan la encarnación de la justicia. Son precisamente esas estructuras 

las que deben ser transformadas, porque la misión del derecho es hacer 

real la justicia, permitir que la paz sea posible y que la humanidad se 

encarne verdaderamente en las relaciones sociales. Por ende, es 

necesario estudiar y analizar críticamente esas estructuras injustas, para 

promover un cambio profundo que transforme la aparente justicia que 

impera en nuestra realidad en una justicia auténtica y humanizadora. 

La disyuntiva consiste en discernir qué hay de gracia y qué hay de pecado 

en una determinada coyuntura histórica. Es necesario preguntarse, con 

todo rigor, cuál es hoy el pecado del mundo o de qué forma se manifiesta 

en la actualidad. Este pecado es distinto de los pecados personales, 

 
19 Jon Sobrino. Conceptos fundamentales…, 356.  

196



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

aunque muchas veces está relacionado con ellos, ya que puede 

condicionarlos y, al mismo tiempo, ser prolongado y sostenido por 

ellos.20 Desde la perspectiva teológica, se distinguen tres tipos de pecado: 

el pecado personal, que afecta únicamente a quien lo comete; el pecado 

social o colectivo, que ocurre cuando el pecado de una o varias personas 

repercute negativamente en otras personas; y el pecado estructural, que 

se refiere a aquellos sistemas o estructuras formadas por múltiples 

personas que perpetúan el mal de manera sistemática. 

Si estos tres tipos de pecado se trasladan al campo jurídico, se tiene, en 

primer lugar, los delitos y faltas individuales, donde una persona comete 

un acto ilícito que puede no afectar directamente a otros, por ejemplo, el 

consumo de drogas, pero que sigue siendo regulado por la ley. Aquí, la 

responsabilidad recae únicamente sobre quien cometió el acto. El delito 

con responsabilidad (civil o penal) se relaciona con el pecado social o 

colectivo, y corresponde a actos donde la conducta de una persona afecta 

a otros, generando daños o perjuicios. Puede tratarse de delitos como 

agresiones, fraudes o incluso negligencia que termina perjudicando a 

terceros. Aquí ya entra el principio de reparación del daño o sanción por 

afectar a la sociedad. Finalmente, lo que se conoce como crimen 

organizado podría corresponder al pecado estructural; sin embargo, el 

pecado estructural en México es más amplio.  

Quien realizó más investigación y reflexión sobre las estructuras de 

pecado fue la teología de la liberación. En el ámbito jurídico, esta noción 

puede trasladarse al concepto de “delitos estructurales”, entendido como 

aquellas prácticas institucionales o sistemas legales que, en lugar de 

garantizar derechos, los vulneran de manera sistemática. Ahora bien, si 

se realiza un análisis, se observa que las estructuras de pecado que, desde 

una perspectiva jurídica, son llamadas delitos estructurales no se limitan 

al crimen organizado; son también todas aquellas estructuras que tienen 

como misión procurar la justicia, la paz y los derechos humanos y que no 

 
20 Jon Sobrino. Conceptos fundamentales…, 360.  
 

197



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

cumplen con esta finalidad. Esas estructuras también deben ser 

reconocidas como delitos estructurales y, por ende, debe terminarse con 

esos sistemas anquilosados que no sirven para procurar una mejor 

sociedad. 

De ello se deduce que el derecho también tiene estructuras de injusticia 

o delitos estructurales que, en ocasiones, son más graves y deben ser 

tratados con mayor urgencia que los delitos personales. Esto no es una 

apología de los delitos personales, ya que estos tienen que ser atendidos, 

juzgados y sancionados. No obstante, hay delitos estructurales que 

provocan más muerte o generan más injusticias. Tal es el caso de los 

asuntos que debe atender la Corte Interamericana de Derechos 

Humanos, donde el Estado es el principal responsable de la violación de 

derechos humanos. 

Si los delitos estructurales son todas aquellas estructuras que violan los 

derechos humanos o impiden el acceso a la verdad y la justicia, entonces, 

dentro de los delitos estructurales se encuentran las desapariciones 

forzadas, la discriminación racial e indígena, la impunidad frente a los 

feminicidios, la violencia hacia movimientos que buscan una adecuada 

investigación de los hechos o la violación a derechos humanos de grupos 

que quieren visibilizar algunas injusticias. 

Este enfoque permite reinterpretar la responsabilidad jurídica desde una 

ética de la liberación, al considerar que la verdadera justicia no se limita 

a sancionar conductas individuales, sino que exige transformar las 

estructuras sociales que perpetúan la opresión. 

III. HACERSE CARGO, CARGAR Y ENCARGARSE DE LA REALIDAD 

La triple dimensión de Ellacuría, junto con la propuesta de Jon Sobrino, 

ofrece una nueva forma de entender el derecho como una herramienta 

para humanizar y transformar la sociedad. Primero, la idea de hacerse 

cargo de la realidad resalta la necesidad de que el derecho reconozca los 

delitos estructurales y no sea indiferente a las desigualdades. El derecho 

verdaderamente justo no puede funcionar como el sacerdote o el levita 

198



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

de la parábola, que ignoran la necesidad urgente de quien sufre. En el 

contexto mexicano, esto implica que las leyes no pueden limitarse a lo 

formalmente correcto, sino que deben responder a las realidades de los 

grupos vulnerables. 

Ellacuría utiliza esta parábola como un modelo hermenéutico para leer 

la realidad, reconocer el dolor del otro, asumirlo como propio y actuar en 

consecuencia. Este relato no solo tiene un sentido espiritual, sino que 

también plantea un modo de entender la justicia como acción concreta 

frente a la exclusión. La parábola del buen samaritano narra que hay un 

hombre que ha sido golpeado y está malherido en el camino. Primero, 

pasa un sacerdote, que en la lógica religiosa sería el primero que tendría 

que ayudar porque está cerca de Dios, pero es precisamente esa 

condición la que le impide acercarse, porque religiosamente —en ese 

contexto— se creía que tocar a una persona moribunda era motivo de 

impureza e impedimento para los rituales litúrgicos. Este es un claro 

ejemplo de que las personas, con el paso del tiempo, van distorsionando 

lo fundamental y añaden normas o reglas que incluso obstaculizan el 

verdadero objetivo. Lo mismo pasa con el levita, que era el encargado del 

templo; de lo cual se deduce que era una persona religiosa y “cercana” a 

Dios; sin embargo, en el fondo el relato muestra lo contrario. 

Es hasta que pasa un samaritano, considerado —en el sentido de la 

parábola— como una persona lejana a Dios, no religiosa y, en 

consecuencia, con escasos valores litúrgicos. Los samaritanos eran una 

mezcla de tradiciones israelitas y paganas, por lo que eran excluidos y 

vistos como impuros. Sin embargo, fue un samaritano el que “pasó por 

aquel camino y lo vio; pero se compadeció de él. Se acercó, curó sus 

heridas con aceite y vino y se las vendó; después lo montó sobre el animal 

que él traía, lo condujo a una posada y se encargó de cuidarlo”.21 Tanto el 

sacerdote como el levita también habían visto al herido, pero lo evitaron 

y rodearon. El samaritano se acerca, cura sus heridas, lo sube a su 

cabalgadura y se asegura de su recuperación. 

 
21 Biblia, Lucas 10:33-34 (Biblia de Jerusalén, 1998). 

199



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

Hacerse cargo de la realidad es el primer paso en el compromiso con la 

transformación social, puesto que significa ver y reconocer lo que está 

pasando con una actitud ética y responsable. No se trata de ser testigos 

de hechos, sino de asumirlos con una mirada que interpele y obligue a 

preguntarse qué significa esa realidad para cada persona y cuál es la 

responsabilidad propia e individual frente a ella. En la parábola del buen 

samaritano, los primeros en encontrarse con el hombre herido fueron el 

sacerdote y el levita. Ambos vieron la situación, pero decidieron 

ignorarla, pasando de largo. En contraste, el samaritano lo vio y esa 

mirada lo llevó a actuar. 

Se vive en un mundo saturado de información. A diario se observan 

noticias sobre la pobreza, la desigualdad, conflictos, crisis climáticas y 

violaciones de derechos humanos. Sin embargo, la sobreexposición a 

estos problemas puede generar indiferencia o insensibilización. Muchas 

veces, las personas reaccionan como el sacerdote o el levita, es decir, 

saben de algo que está mal, pero siguen adelante sin involucrarse. Esta 

actitud puede deberse a diferentes factores, como la comodidad, la falta 

de tiempo o la creencia de que no se puede hacer nada para cambiar la 

situación. Hacerse cargo de la realidad significa romper con esta 

indiferencia, reconocer conscientemente las injusticias y comprender 

que no son hechos aislados, sino problemas estructurales que requieren 

nuestra atención y acción. 

Cargar con la realidad es el segundo paso y constituye un desafío mayor, 

puesto que implica ir más allá de la observación. No basta con reconocer 

la injusticia o el sufrimiento ajeno; es necesario involucrarse y asumir el 

peso de la realidad. Aquí es donde surge la compasión activa, es decir, 

una respuesta que trasciende la simple empatía y se traduce en acciones 

reales. En la parábola del buen samaritano, este no solo ve al hombre 

herido en el camino, sino que se acerca, se compadece y actúa: cura las 

heridas, ofrece su propia cabalgadura y lo traslada a un lugar seguro. La 

diferencia entre el segundo y el primer momento radica en la 

transformación de la conciencia en compromiso. No es suficiente con 

200



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

decir que es injusto o terrible que esto suceda. Cargar con la realidad 

significa asumir parte del problema como propio y actuar al respecto. 

En el mundo actual, se observa esta actitud en aquellas personas que, 

más allá de reconocer una problemática, se comprometen activamente 

con ella. Es importante reconocer que este paso conlleva un sacrificio y 

una entrega personal. Es incómodo cargar con la realidad, porque 

implica renunciar a la indiferencia y, muchas veces, enfrentarse a 

dificultades, críticas o incluso riesgos. El samaritano no tenía la 

obligación de ayudar al herido, pues podía haber seguido su camino 

como lo hicieron el sacerdote y el levita. Sin embargo, decide asumir el 

costo de la compasión, detiene su viaje, usa su propio aceite y vino para 

curarlo, lo sube a su cabalgadura y cambia su ruta para llevarlo a un lugar 

seguro. 

Este momento invita a preguntarse hasta qué punto se está dispuesto a 

involucrarse en los problemas que las rodean y hasta dónde llega la 

capacidad de compasión activa. Por ende, el segundo paso es el que 

transforma a las personas de simples observadores en agentes de 

cambio. Es donde se revela el verdadero sentido del compromiso: no se 

trata de intervenir una vez, por impulso o emoción, sino de sostener esa 

decisión en el tiempo. Involucrarse significa dejar que la herida del otro 

las toque, las incomode y les exija una respuesta constante. 

Encargarse de la realidad constituye el momento transformador, puesto 

que representa el nivel más profundo de compromiso con ella, el paso en 

el que la solidaridad se convierte en un verdadero proyecto de cambio. 

No es suficiente ayudar en el momento o aliviar el sufrimiento de manera 

temporal; es necesario garantizar soluciones estructurales y sostenibles 

que perduren en el tiempo. En la parábola del Buen Samaritano, se 

observa que su compromiso no termina con el acto inmediato de auxiliar 

al hombre herido. Él da un paso más y se encarga de que la ayuda 

continúe aun cuando ya no esté presente. Lo lleva a una posada, paga por 

su estadía y se asegura de que alguien más lo cuide. Esto muestra una 

enseñanza clave: no se trata únicamente de actuar en la urgencia, sino de 

201



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

construir mecanismos que aseguren la continuidad del bienestar y la 

justicia. 

En la actualidad, encargarse de la realidad significa responder a una 

necesidad inmediata, pero también pensar en estrategias y estructuras 

que impidan que la injusticia y el sufrimiento se repitan. Este nivel de 

compromiso exige visión a largo plazo y voluntad para construir 

soluciones que no dependan únicamente de acciones individuales, sino 

de esfuerzos colectivos y organizados. También implica comprender que 

los problemas sociales no son fenómenos aislados ni inevitables, sino que 

son resultado de estructuras y sistemas que pueden cambiarse. 

Hasta ahora se ha visto que el compromiso con la realidad sigue un 

proceso de reconocimiento, acción y transformación. Sin embargo, Jon 

Sobrino invita a dar un paso más allá; señala que es necesario 

transformar la realidad, pero también permitir que esta transforme a 

quienes se comprometen con ella. En la parábola del Buen Samaritano, 

de alguna manera también quien ayudó fue transformado por el 

necesitado. Al cargar con el otro y al comprometerse con la 

transformación del sufrimiento, su propia humanidad se enriqueció. 

Este momento permite recordar que, cuando se produce un 

acercamiento al sufrimiento ajeno y se trabaja por la justicia, se ayuda a 

las demás personas, pero también se crece como ser humano. Dejarse 

cargar por la realidad implica escuchar los gritos de la historia, estar 

atentos a los signos de los tiempos y a las voces que claman justicia y 

dignidad. También significa aprender de quienes sufren, reconociendo 

que las personas en situación de vulnerabilidad también dan lecciones 

sobre resiliencia y esperanza, entendiendo que los problemas del mundo 

también sacuden, cuestionan y obligan a replantear las prioridades y 

formas de vida. 

La triple dimensión de Ellacuría, junto con la propuesta de Jon Sobrino, 

ofrece una nueva forma de entender el derecho como una herramienta 

para humanizar y transformar la sociedad. Primero, la idea de hacerse 

cargo de la realidad resalta la necesidad de que el derecho reconozca los 

202



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

delitos estructurales y no sea indiferente a las desigualdades. El derecho 

verdaderamente justo no puede funcionar como el sacerdote o el levita 

de la parábola, que ignoran la necesidad urgente de quien sufre. En el 

contexto mexicano, esto implica que las leyes no pueden limitarse a lo 

formalmente correcto, sino que deben responder a las realidades de los 

grupos vulnerables. 

Luego, cargar con la realidad exige un compromiso activo en la aplicación 

del derecho. No basta con reconocer las problemáticas, es necesario que 

el derecho se convierta en un instrumento de cambio, garantizando que 

las víctimas, además de ser protegidas, también sean reparadas y 

empoderadas. En el contexto del derecho, esto se traduce en la lucha 

contra la corrupción, el acceso efectivo a la justicia para todos los 

sectores y la implementación de mecanismos que eviten la impunidad. 

El paso de encargarse plenamente de la realidad lleva al derecho más allá 

de la asistencia inmediata, al promover soluciones sostenibles que 

transformen las estructuras de injusticia. 

En este sentido, la ética del Buen Samaritano puede trasladarse al campo 

jurídico como una invitación a la acción transformadora del derecho: 

hacerse cargo equivale a reconocer las desigualdades, cargar implica 

asumir el compromiso institucional de repararlas y encargarse supone 

construir estructuras normativas que prevengan su repetición. 

Esto es clave para el derecho mexicano, que debe dejar de ser un sistema 

que reacciona ante la violencia, la pobreza o la discriminación de manera 

superficial y, en cambio, debe trabajar en la construcción de estructuras 

sólidas que atiendan estas problemáticas desde la raíz. Finalmente, 

dejarse cargar por la realidad lleva a recordar que el derecho debe 

transformarse a sí mismo en función de las necesidades del contexto. La 

voz de los excluidos, los oprimidos y las víctimas debe ser escuchada para 

que el derecho evolucione y se humanice. En México, esto significa dar 

un papel central a los derechos humanos, a la justicia restaurativa y a un 

modelo jurídico que no solo proteja a los más fuertes, sino que sea un 

verdadero reflejo de la dignidad humana. 

203



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

El samaritano creyente no cae en la tentación de considerarse el salvador 

del hombre apaleado. Más bien, reconoce que su compromiso no es el de 

un héroe que desciende de una posición de poder para ayudar al otro, 

sino el de alguien que, desde la misericordia y la justicia, asume la 

responsabilidad de hacerse cargo de la realidad sufriente. Esto implica 

un acto profundo de solidaridad con el “pueblo crucificado”, es decir, con 

aquellos que han sido oprimidos, marginados y golpeados por las 

estructuras injustas de la sociedad. Este compromiso no se reduce a un 

gesto superficial de ayuda momentánea, sino que significa no solo bajar 

de la cruz a los que sufren, sino asumir el riesgo de cargar con sus 

dolores, sus luchas y sus consecuencias, incluso si eso implica la 

posibilidad de terminar en la misma cruz que ellos. 

IV. OPCIÓN PREFERENCIAL POR LOS POBRES 

La reflexión tuvo como lugar especial a los pobres, por ello se afirma que 

la teología de la liberación surgió desde los pobres, pero no solo para los 

pobres, sino para el bien de toda la sociedad.22 La “opción preferencial 

por los pobres” fue formulada en América Latina en la década de 1970 

por la teología de la liberación como una categoría ética y pastoral, 

entendida no como una preferencia excluyente, sino como un 

compromiso con quienes viven en condiciones de injusticia estructural. 

En el plano jurídico, este principio puede interpretarse como la 

obligación del Estado y del derecho de atender prioritariamente a los 

sectores más vulnerables. 

La teología latinoamericana realizó una opción preferencial por los 

pobres, no porque fuera afín a la pobreza, sino porque pretendía 

terminar con la sociedad empobrecida. En la opción preferencial por los 

pobres la teología encontró la clave para erradicar la pobreza; fue el 

punto en el que no se tenía muy claro lo que se quería, pero sí se tenía 

claro lo que no se debía hacer. La realidad de explotación manifestó los 

cambios sociopolíticos que se debían introducir en la sociedad para 

 
22 Ignacio Ellacuría, Escritos teológicos I (San Salvador: UCA Editores, 2000) 357. 

204



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

revertir la historia y posibilitar una realidad distinta, lo cual no implica 

comenzar de cero. 

Ahora bien, esto implica que el derecho se vea como algo más que un 

sistema normativo, que sea percibido como una herramienta con una 

clara orientación ética al servicio de las personas más vulnerables. Desde 

esta perspectiva, la opción preferencial por los pobres redefine el sentido 

del derecho como instrumento de equidad sustantiva, orientando la 

interpretación jurídica hacia la reparación de desigualdades históricas y 

no solo hacia la aplicación formal de la norma. Inspirado en la opción 

preferencial por los pobres, el derecho debe orientarse hacia la garantía 

efectiva de la dignidad humana, cuestionando las estructuras que 

perpetúan la injusticia y promoviendo mecanismos que restituyan la 

equidad social. La teología de la liberación aporta una mirada 

profundamente humanizadora al derecho; lo interpela a situarse del lado 

de los que sufren y a construir justicia desde abajo. 

Sería injusto comenzar de cero, porque a lo largo de la historia se han 

tenido muy buenos avances que son necesarios reconocer, retomar y 

utilizar. Un ejemplo de ello es que el sistema capitalista ha generado 

avances tecnológicos, mejoras en la salud y una interconexión en la 

comunicación, entre otros tantos beneficios para la humanidad.23 Es por 

ello que comenzar de nuevo supone reconocer lo positivo que dejó el 

sistema capitalista, pero demoliendo todo aquello que ha provocado 

injusticia, inhumanidad y guerra. En el ámbito del derecho 

contemporáneo, este principio implica reconocer que la legitimidad del 

orden jurídico depende de su capacidad para proteger la vida, la dignidad 

y la participación de quienes han sido históricamente excluidos. El 

desafío de las mayorías populares es integrarlas a esa voz profética, sin 

miedo a las denuncias que incomodan su vida y permean su realidad. 

  

 
23Ignacio Ellacuría, Escritos teológicos I…, 358. 

205



El derecho de la liberación… 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

V. CONCLUSIÓN 

La realidad histórica latinoamericana se caracteriza por profundas 

desigualdades sociales, políticas y económicas que no son simples 

accidentes, sino que son el resultado de procesos estructurales de 

dominación. Reconocer esta realidad implica asumir que la historia ha 

sido configurada por relaciones de poder que marginan a los más 

vulnerables y privilegian a unos pocos. Comprender esta situación es el 

punto de partida del derecho de la liberación, pues solo quien reconoce 

la injusticia en su raíz histórica puede aspirar a transformarla. La 

realidad no es neutra, es una construcción humana que exige ser 

interpretada desde los oprimidos. 

El análisis realizado permite identificar que el derecho de la liberación 

constituye una propuesta teórico-jurídica orientada a vincular la norma 

con la realidad histórica y con la ética de la dignidad humana. Se reconoce 

como hallazgo principal que la categoría de “realidad histórica” ofrece al 

derecho un marco interpretativo para comprender las causas 

estructurales de la injusticia, y que el concepto de “delitos estructurales” 

amplía la noción tradicional de responsabilidad jurídica al evidenciar 

que el propio Estado puede convertirse en agente de violación de 

derechos humanos cuando perpetúa la desigualdad o la impunidad. 

Asimismo, se advierte que la tríada ética propuesta por Ellacuría —

hacerse cargo, cargar y encargarse de la realidad— puede traducirse en 

una praxis jurídica transformadora que asuma la justicia no como 

abstracción, sino como una tarea social y política orientada al bien 

común. Finalmente, la opción preferencial por los pobres se consolida 

como un principio orientador del derecho de la liberación, al situar la 

interpretación y aplicación de la ley desde la perspectiva de las víctimas 

y de los sectores históricamente marginados. 

Desde esta comprensión, el derecho puede convertirse en una praxis 

liberadora al servicio de una sociedad más justa y solidaria. El derecho 

de la liberación no se limita a interpretar la norma, sino que busca 

transformar las estructuras que impiden la realización efectiva de la 

206



José Ramón Mejía Bobadilla 
EX LEGIBUS, Número 23, octubre de 2025, pp. 182-207 

 

justicia y de la dignidad humana. De esta forma, se reafirma que la gloria 

del derecho no radica en su formalidad, sino en su capacidad de 

encarnarse en la historia para construir condiciones reales de libertad, 

igualdad y humanidad. En última instancia, el derecho de la liberación 

plantea la necesidad de repensar las estructuras jurídicas 

contemporáneas desde un horizonte ético que coloque la vida, la justicia 

y la igualdad en el centro de toda institucionalidad. 

Este planteamiento no busca reemplazar las categorías tradicionales del 

derecho, sino que pretende complementarlas con una dimensión ética 

que sitúe al ser humano —y especialmente a las víctimas— en el centro 

de toda práctica jurídica. Esta perspectiva invita a las ciencias jurídicas a 

recuperar su sentido humanizador y a asumir la historia como una tarea 

en permanente construcción. 

BIBLIOGRAFÍA 

Alegre, Xavier. “Todo texto fuera de su contexto es como un pretexto.” 

Cita tomada de la clase. 

Brito, Marcela. La realidad histórica desde las posibilidades: Una nueva 

lectura para la Filosofía de la Realidad Histórica de Ignacio 

Ellacuría. Tesis doctoral. Universidad de Valparaíso, 2019. 

Brito, Marcela. Teoría crítica y praxis social. Buenos Aires: Fondo 

Editorial Académico, 2022. 

Ellacuría, Ignacio. Filosofía de la realidad histórica. San Salvador: UCA 

Editores, 1982. 

Sobrino, Jon. Jesús liberador: perspectiva teológica de la historia. San 

Salvador: UCA Editores, 1978. 

 

207


